
Journée de formation SEPAC – 21 octobre 2023 

1 
 

Évangélisation des Profondeurs 

Nous avons pris le temps ce matin de réfléchir aux images de Dieu que nous avons eues. Valérie nous 
a expliqué qu’il était normal d’avoir des images de Dieu. Avant la messe, nous avons vu une vidéo qui 
nous donnait à réfléchir à 9 images assez courantes de Dieu.  

Maintenant, pour enrichir et ouvrir le champ de notre réflexion sur les images que nous nous faisons 
de Dieu, je propose de vous partager ici quelques réflexions faites par Simone Pacot pour mieux 
comprendre l’origine de ces images que nous nous faisons de Dieu. 

Simone Pacot, née en 1924 et décédée en 2017, est née au Maroc dans une famille catholique non-
pratiquante.  Elle a été avocate à la Cour d’Appel de Paris. C’est à sa retraite qu’elle a pris le temps de 
coucher par écrit, dans différents livres, son parcours de guérison intérieure, qu’elle a appelé 
« évangélisation des profondeurs » dans lequel elle a découvert le rapport vital qui existe entre la 
psychologie et la foi.   

Simone Pacot a mis en lumière 5 lois de vie révélées dans la Bible, véritables lois de Dieu. Y adhérer 
mène à la vie ; les transgresser entraîne une forme de mort. 

1. Choisis la vie 
2. Acceptation de la condition humaine   
3. Deviens toi-même en Dieu, dans une juste relation à l’autre.  
4. Recherche de l’unité de la personne  
5. Loi de fécondité et de don 

Nous avons là une voie royale vers la vie éternelle, la vie en abondance. Et pourtant alors que nous 
pensons nous y engager, nous prenons souvent des fausses routes.  

Simone Pacot, analyse le pourquoi de ces fausses routes avec l’apport des sciences humaines. Celles-
ci donnent un éclairage sur le fonctionnement de notre psychisme ce qui permet de mieux 
comprendre les racines de nos souffrances, de nos émotions, et les conséquences des blessures du 
passé sur notre présent. Peu à peu il apparaît que nous prenons de fausses routes pour surmonter 
une souffrance.  

PRELIMINAIRES 

Une des premières paroles de la Bible, au Deutéronome 5 donne un ordre : 
 

07 Tu n’auras pas d’autres dieux que moi. 
08 Tu ne feras aucune idole, aucune image de ce qui est là-haut dans les cieux, ou en bas 
sur la terre, ou dans les eaux par-dessous la terre. 
09 Tu ne te prosterneras pas devant ces images pour leur rendre un culte. Car moi, le 
Seigneur ton Dieu 

L’idole dont il est question dans le Deutéronome n’est pas seulement la forme extériorisée, signe 
visible, mais aussi la représentation mentale que nous nous faisons de Dieu. Est-ce que nous créons 
Dieu à l’image de l’être humain ? 

Tu ne créeras pas Dieu à l’image de ton père ou de ta mère. Car Il est le Tout-Autre.   

Une grande part de nos difficultés vient de ce que nous imaginons Dieu à partir des êtres humains 
avec lesquels nous avons eu nos premières relations. Un enfant ne peut guère faire autrement que 



Journée de formation SEPAC – 21 octobre 2023 

2 
 

transposer sur Dieu l’image qu’il a eue de son père, de sa mère, de ses premiers éducateurs. Ainsi sans 
nous en rendre compte, nous réglons sur Dieu nos comptes avec nos parents… Nous projetons 
presque toujours sur ce mot « Père », ce que nous connaissons de notre père ou de notre mère.   
 

Nous construisons souvent l’image du Dieu dont nous avons besoin pour combler notre manque 
affectif.  

Il serait si facile que Dieu remplace littéralement le père ou la mère qui a manqué, qu’il nous aime 
d’un amour qui éliminerait toute souffrance, qui rendrait invulnérable, qui nous éviterait de choisir, 
de prendre des risques… 

Nous avons ainsi tendance à analyser le monde par le prisme des expériences que nous avons faites 
au cours de notre vie. 

Ayant fait cette remarque préliminaire, je vous propose de creuser une à une les lois de vie relevées 
par Simone Pacot et d’explorer plus en détail ce qui pourrait nous en détourner. 

 

1. Choisis la vie 

« 19 Je mets devant toi la vie ou la mort, la bénédiction ou la malédiction. Choisis donc la vie, 
pour que vous viviez, toi et ta descendance, 20 en aimant le Seigneur ton Dieu, en écoutant sa 
voix, en vous attachant à lui ; c’est là que se trouve ta vie, une longue vie sur la terre que le 
Seigneur a juré de donner à tes pères, Abraham, Isaac et Jacob. »  Deutéronome 30, 19-20 

Est-ce que je crois vraiment que Dieu m’appelle à la vie ? Peut-être y a-t-il, très enfouies, au plus 
profond de moi, des expériences qui me font croire le contraire ?  

Mauvaise compréhension de la puissance de Dieu 

Quelques chemins de mort proviennent de ce que l’on vit sur une mauvaise compréhension de la 
puissance et de la volonté de Dieu, de la souffrance, de la croix. Nous avons l’image d’un Dieu qui veut 
la mort et non la vie. 

Nous vivons dans un monde de rapports de forces, de pouvoir. Tout naturellement, nous allons nous 
représenter la toute-puissance de Dieu à l’image du désir de toute-puissance de l’être humain. 

« Dire que Dieu est tout-puissant, c’est poser en toile de fond une puissance qui peut s’exercer par la 
domination, la destruction. » (François Varillon, Joie de croire, joie de vivre). Il est faux d’exprimer 
d’abord la toute-puissance de Dieu et d’ajouter après coup qu’il est amour. « La toute-puissance de 
Dieu est la toute-puissance de l’amour, c’est l’amour qui est tout-puissant. Faisons la différence entre 
un tout-puissant qui nous aimerait et un amour tout-puissant. En Dieu, il n’y a pas d’autre puissance 
que la puissance de l’amour. » (François Varillon, Ibidem) 

Un grand obstacle, c’est la peur de Dieu. Comment désirer vivre en Dieu en croyant qu’il est le rival de 
l’être humain, qu’il le menace de sa toute-puissance ? Nous pouvons croire que Dieu va aliéner notre 
liberté en nous soumettant à une contrainte insupportable.  



Journée de formation SEPAC – 21 octobre 2023 

3 
 

Un exemple : Michel a eu un père extrêmement autoritaire. Il ne peut concevoir la liberté des enfants 
de Dieu. Pour lui, toute acte de liberté lui apparaît comme une transgression. Il se sent immédiatement 
coupable. 

Dieu source de la souffrance et du mal. 

Rendre Dieu responsable de la souffrance et du mal fait partie des notions erronées souvent 
répandues. Il n’est pas rare de penser que Dieu veut la souffrance, le sacrifice de nos vies, la mort.  

Ainsi les fausses notions de la croix, de la volonté de Dieu, de l’expiation mènent à de grands 
désordres.  Combien pensent encore que Dieu a voulu la mort de Jésus pour racheter nos péchés ? La 
volonté de Dieu, à laquelle Jésus a adhéré de tout son être, qui rejoint son désir le plus essentiel, n’est 
pas qu’il soit torturé et exécuté sur une croix, mais qu’il remplisse totalement sa mission, dans son 
chemin d’incarnation. (CF Interview de BRUNO REGENT) 

Le mal a deux formes : la souffrance et le péché. Dieu ne veut ni l’une ni l’autre. Il n’est à l’origine de 
ni l’une ni l’autre. La souffrance est inhérente à la condition humaine. Jésus n’a eu aucune connivence 
avec la souffrance. Il nous a montré comment la vivre, quand elle est inéluctable.  

La volonté de Dieu va se manifester dans la façon dont Jésus va vivre ce drame de la croix, et non dans 
le fait que cet événement est voulu par Dieu. C’est cela l’obéissance de Jésus : vivre un événement qui 
n’est pas de Dieu comme un fils de Dieu. 

Jésus ne subit pas la croix, ce n’est pas un résigné : « Ma vie on ne me l’ôte pas, je la donne de moi-
même » (Jean, 10, 18) 

Certaines manières de s’exprimer dans l’Église ont pu porter à confusion.  

Ainsi, affirmer que « le Christ nous rachète par ses plaies » est un raccourci gros de dangers, 
notamment celui de « croire que c’est la souffrance en tant que telle qui rachète » (Xavier Thevenot, 
Souffrance, bonheur, éthique). C’est la façon dont nous allons vivre l’événement qui va en faire un 
tombeau ou une porte… Nous pouvons vivre l’événement comme un enfant de Dieu ou comme un 
orphelin. 

La consigne « offre tes souffrances » doit aussi subir une opération de clarification. Nous n’avons pas 
à rendre grâce, à remercier Dieu pour un malheur, une maladie, un deuil cruel, toutes choses qui ne 
viennent pas de Dieu. Cependant, au travers d’un mal, nous pouvons demeurer dans la certitude que 
Dieu est à l’œuvre au cœur même de la mort, qu’un grain de vie va jaillir peu à peu, qu’une Pâque va 
survenir.  

Toutes ces fausses notions de rachat, de l’expiation peuvent nous entraîner vers une destruction de 
nous-mêmes. Elles sont d’autant plus dangereuses qu’elles sont cachées derrière une orientation que 
nous croyons spirituelle. 

La Parole même a pu être pervertie à partir des fausses notions de nous avons de Dieu.   

« Qui aura assuré sa vie la perdra, et qui perdra sa vie à cause de Moi l’assurera » (Matthieu, 10,39). 
Perdre sa vie : ces paroles, mal comprises, peuvent mener à un chemin de mort. Combien s’interdisent 
de vivre ou se lancent dans un activisme effréné sous prétexte qu’il est bon de perdre sa vie, et se 
retrouvent complètement desséchés ?  



Journée de formation SEPAC – 21 octobre 2023 

4 
 

Perdre sa vie, c’est d’abord accepter de se recevoir de Dieu, consentir à ce que sa propre vie ne soit 
pas définie uniquement et seulement par soi-même.  

Dieu met Abraham à l’épreuve : « Prends ton fils, ton fils unique, celui que tu aimes, Isaac, va au pays 
de Moriyya, et là, tu l’offriras en sacrifice sur la montagne que je t’indiquerai » (Gn 22,2). L’épreuve 
d’Abraham, est le modèle de l’épreuve de la foi de tout croyant, passage obligé pour se défaire des 
images de Dieu que l’on s’était construites et qui tombent dans l’épreuve. Elle vient par où on ne 
l’attendait pas : « Ton fils, ton unique, celui que tu aimes… » Quelque chose en nous se cabre : tu peux 
tout me demander, mais pas ça, mon Dieu. Nous cherchons le Dieu avec qui on peut marchander… 

Abraham a-t-il été assailli de doutes ? Que se passe-t-il dans sa foi ? N’a-t-il pas eu la tentation de 
croire que Dieu veut reprendre ce qu’il a donné, croire qu’il aime le sang des sacrifices ? N’a-t-il pas 
eu la tentation de projeter sur lui la violence qui nous traverse ? Pourtant Abraham ne refuse pas, 
mystérieusement, il croit en la bonté de Dieu. Au moment du sacrifice, il a ouvert les yeux, entendu la 
voix de l’ange. Il a résisté à la tentation de se mettre à la place de Dieu en immolant son enfant, il a 
résisté à la tentation de croire que Dieu préférait la mort à la vie. En cela, Abraham est le père des 
croyants.  

Dieu peut nous apparaître violent. Nous projetons sur Dieu notre propre violence. Quand nous 
sommes aveuglés, nous supposons qu’elle vient de lui et nous l’accusons. Mais lorsque notre regard 
devient plus clair, ou plus humble, nous reconnaissons que sa parole nous sépare de cette violence 
pour nous en sauver. En fait tout dépend du regard que nous portons sur lui.  

 

2. Acceptation de la condition humaine  

16 Le Seigneur Dieu donna à l’homme cet ordre : « Tu peux manger les fruits de tous les arbres du 
jardin ; 

17 mais l’arbre de la connaissance du bien et du mal, tu n’en mangeras pas ; car, le jour où tu en 
mangeras, tu mourras. » 

« Tu es créé, tu n’es pas Dieu. Tu es créé et aimé dans les limites propres à la condition humaine. 
Accepte cette condition de créature dans toutes ses dimensions. Ne cherche pas à être Dieu. » 

Il est normal, comme tout être humain que nous ayons des limites.  Comme Adam et Eve, ne tombons 
pas dans le piège de les refuser. Nous aimerions tellement être comme Dieu, nous aimerions au fond 
tellement être Dieu. 

Il est significatif que les tentations de Jésus portent précisément sur l’acceptation des limites de l’être 
humain, le refus de la toute-puissance.  

Quelle image de Dieu peut conduire à cette culpabilisation d’avoir des limites ? Nous avons du mal à 
croire à l’amour inconditionnel de Dieu.   

Un exemple : Anne n’a connu qu’un amour sous condition : tu seras aimée si tu corresponds à ce que 
je désire. Elle vit dans la crainte d’être rejetée si elle ne correspond pas à l’attente de l’autre. Elle en 
fait toujours plus, sans tenir compte de ses limites. Elle est incapable d’accueillir la gratuité du don de 
l’amour de Dieu. Elle est convaincue qu’elle doit mériter l’amour. 



Journée de formation SEPAC – 21 octobre 2023 

5 
 

Nous pouvons croire que pour être aimé de Dieu, il faut être parfaits, ce que nous traduisons « sans 
failles, sans limites ».  

La phrase de Jésus en Matthieu 5, 48  
« Vous donc, soyez parfaits, comme votre Père céleste est parfait » vient juste après ceci : 44 Eh 
bien ! moi, je vous dis : Aimez vos ennemis, et priez pour ceux qui vous persécutent, 45 afin d’être 
vraiment les fils de votre Père qui est aux cieux ; car il fait lever son soleil sur les méchants et 
sur les bons, il fait tomber la pluie sur les justes et sur les injustes. ». 

La perfection dont parle Jésus, ce n’est pas d’être sans limites, mais d’aimer nos ennemis.  

 

La conséquence logique du refus de nos limites est le comportement de toute puissance. Nous avons 
deux manières d’être tout-puissants : 

- En nous passant de Dieu 
- En nous prenant pour Dieu. 

Nous nous passons de Dieu en nous passant de ses dons, en nous estimant incapables d’être aimés 
tels que nous sommes.  Cette attitude trouve en général son origine dans une expérience d’abandon. 
Si l’amour nous a fait mal, nous cherchons à nous en préserver. Nous avons l’image d’un Dieu absent. 
Nous cherchons à nous débrouiller tout seuls dans l’existence, comme des orphelins, sans nous croire 
réellement enfants de Dieu. Nous avons pris l’habitude de nous en sortir seuls en ne comptant que 
sur nos propres forces et compétences, nous faisons tout pour que l’amour de Dieu ne puisse nous 
atteindre. 

Nous nous prenons pour Dieu essentiellement en n’acceptant pas que quelque chose nous échappe, 
en voulant maîtriser toute situation, tout être humain ; en refusant d’être confrontés avec nos limites, 
de prendre en compte nos besoins, nos fragilités ; en n’acceptant ni échecs, ni erreurs, ni 
tâtonnements ; en poursuivant la perfection dans le sens de l’infaillibilité ; en pensant détenir la 
vérité ; en refusant toute remise en question. Toute cette énumération nous donne à voir la 
conception que nous avons de Dieu : un Dieu infaillible, fort, qui détiendrait l’unique vérité, … 

 

3.Deviens toi-même en Dieu, dans une juste relation à l’autre. 

Va vers toi, de la terre de ton enfantement vers la terre que je te ferai voir. (Gn 12, 1) 

« Tu es créé et aimé unique ; deviens-toi-même en Dieu, suis ton chemin personnel dans une juste 
relation à l’autre. Il t’est interdit de mélanger ton identité avec celle d’une autre personne, de la 
posséder ou de te laisser posséder, de te courber devant un pouvoir abusif, de convoiter ce qu’a ou 
est l’autre. » 

Chacun est créé et aimé comme unique, avec une identité tout à fait personnelle. C’est une loi de vie 
fondamentale. La différentiation, le non-mélange des êtres humains est un principe essentiel qui 
fonde notre relation à Dieu, notre identité, notre devenir.   

 



Journée de formation SEPAC – 21 octobre 2023 

6 
 

Est-ce que je crois que chacun est accueilli comme le bien-aimé ? Que l’amour de Dieu est donné sans 
comparaison, ni mérite, ni préférence ? 

A nouveau, nous pouvons croire que Dieu va aliéner notre identité (nous n’allons plus avoir de 
pensées, de désir, de volonté : nous allons être dévorés). Pour certains, l’amour est dangereux. Ceux 
qui ont connu un amour fusionnel, possessif, oppressant, peuvent vivre l’amour de Dieu comme une 
menace.  

Ainsi, Joel se méfie de l’amour : s’il ouvre la porte, il va être dévoré. Dieu va l’envahir et posséder le 
seul lieu qui lui appartienne. C’est là l’expérience qu’il a de l’amour, sa seule référence. Il va devoir 
dégager l’image de Dieu de celle du parent qui l’a mal aimé.  

Des parents peuvent fusionner avec le désir de leur propre enfant. Le désir de l’enfant est alors 
primordial. Un enfant dont les parents ont voulu prévenir les moindres attentes, peut s’attendre à ce 
que Dieu se plie à tous ses désirs. Il peut croire que Dieu va tout faire à sa place. Nous pouvons nous 
infantiliser sous prétexte d’avoir un cœur d’enfant. Mais Dieu n’infantilise pas l’être humain, il lui 
demande de se tenir debout, vivant, à travers les épreuves de la vie. 

Sur base des expériences vécues, nous pouvons nous méfier d’un Dieu qui serait fusionnel, qui 
exercerait son emprise pour nous diriger.    

Jésus nous rappelle l’importance de la séparation : 

34 Ne pensez pas que je sois venu apporter la paix sur la terre : je ne suis pas venu apporter la 
paix, mais le glaive. 
35 Oui, je suis venu séparer l’homme de son père, la fille de sa mère, la belle-fille de sa belle-
mère : 
36 on aura pour ennemis les gens de sa propre maison. 
37 Celui qui aime son père ou sa mère plus que moi n’est pas digne de moi ; celui qui aime son 
fils ou sa fille plus que moi n’est pas digne de moi ; 

Il arrive que nous prenions sur nous le chemin d’un autre, par compassion mal située, pour le sauver 
de son mal, pour alléger son fardeau, pour qu’il souffre moins. Mais qui se charge du chemin de l’autre 
ne peut mener à bien son propre trajet.   

Un exemple - Agnès : « Seigneur, si tu guéris mon enfant je veux bien prendre sur moi sa maladie. » 
Elle croit qu’elle peut marchander avec Dieu. Elle croit aussi que le mal est plus puissant que Dieu, 
comme si Dieu ne pouvait guérir, libérer sans transférer le mal sur un autre. 

Il est fréquent de vivre sous l’emprise d’un surmoi mal situé. En chacun vit ce que l’on appelle en 
psychologie le surmoi où se trouve centralisé, rassemblé, tout ce qui est connu de l’autorité, de la loi. 
Si nous n’avons pas réglé un problème d’emprise, ce surmoi peut, à son tour, devenir abusif, avoir des 
exigences démesurées, devenir un véritable gendarme intérieur. Nous sommes comme devant un 
tribunal qui épie, juge, accuse, condamne. Nous confondons fréquemment ce gendarme intérieur 
avec le regard de Dieu. Or le jugement que nous pouvons porter sur nos œuvres n’est pas celui que 
Jésus porte, lui qui prend notre défense, qui dit à la femme adultère et sans doute à chacun « Moi non 
plus, je ne te condamne pas » (Jn, 8,11). 

Quelle compréhension avons-nous de la miséricorde, qui efface tout péché ?  

 



Journée de formation SEPAC – 21 octobre 2023 

7 
 

4. La recherche de l’unité de la personne habitée par le Dieu vivant 

« Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme, de toute ta force et de toute ton 
intelligence, et ton prochain comme toi-même. » (Lc 10,27)  
 
Le Verbe s’est fait chair (Jn 1, 14) 
 
« Ne savez-vous pas que vous êtes un sanctuaire de Dieu, et que l’Esprit de Dieu habite en vous ? »  
(1 Co 3, 16) 

Tu es un, dans l’ensemble que constitue ton corps, ta psyché (émotions, sentiments, affectivité, 
facultés : intelligence, imagination, volonté) et ton cœur profond qui les anime. 

Les blessures mal vécues vont entraîner des conséquences tant sur la psyché que sur le corps ou la vie 
spirituelle.   

La transgression de cette loi va se situer dans le fait de diviser, opposer le corps, la psyché, le cœur 
profond ; négliger une des trois ou en développer une au détriment des autres. Ainsi une fausse notion 
de Dieu peut amener à croire qu’il nous veut purs esprits, nous amenant à se réfugier dans le spirituel 
en négligeant la psyché ou le corps… 

 

5. La fécondité et le don 

Dieu les bénit et leur dit : « Soyez féconds et multipliez-vous (Gn 1, 28) 
Très bien, serviteur bon et fidèle, tu as été fidèle pour peu de choses, je t’en confierai beaucoup ; entre 
dans la joie de ton seigneur. (Mt 25, 23) 

Nous sommes invités à faire fructifier nos talents, à nous greffer sur la vigne pour porter du fruit.  
Dans l’évangile de Matthieu nous voyons ce que pense le 3ème serviteur :  

« Seigneur, je savais que tu es un homme dur : tu moissonnes là où tu n’as pas semé, tu 
ramasses là où tu n’as pas répandu le grain. J’ai eu peur, et je suis allé cacher ton talent dans 
la terre. » (Mt 25,24-25) 

Le serviteur avait une notion de son maître complètement fausse et il est précisément condamné par 
le maître sans pitié qu’il s’est donné. Quelle notion de Dieu entretenons-nous ? Convient-il de se 
protéger de ses exigences ? Est-ce que réellement il moissonne là où il n’a pas semé, nous demande 
plus que nous ne pouvons donner ? Allons-nous être impitoyablement rejetés en cas d’échec, 
d’erreur ? Pourquoi enterre-t-on son ou ses talents : à la suite de quelle fausse notion de Dieu ? 

Étrangement, beaucoup ont de la peine à mettre au jour les talents reçus. Ils pensent qu’ils seraient 
dans l’orgueil s’ils découvraient tout à coup leurs talents.  

Il arrive que l’on méprise son talent. On louche sur les talents du voisin qui nous apparaissent comme 
merveilleux. Il nous semble que Dieu a donné plus à l’autre.   



Journée de formation SEPAC – 21 octobre 2023 

8 
 

Beaucoup croient que leur vie ne saurait être féconde, qu’ils ne peuvent ni aimer ni donner parce 
qu’ils n’ont pas reçu l’amour qui leur était légitimement dû. C’est une fausse croyance. C’est faire fi 
de la résurrection.   

 

Tout le trajet de l’évangélisation des profondeurs va consister à prendre clairement conscience de nos 
fausses notions de Dieu, de les repérer, de les regarder dans l’Esprit, et de voir à partir de quelles 
blessures elles ont pu apparaître, de prendre conscience du décalage qui existe entre ce que nous 
affirmons croire et ce que nous croyons réellement au fond de nous-mêmes. Il s’agira de nommer le 
chemin de mort mis à jour. Et puis, en s’appuyant sur la Parole de Dieu, de trouver une issue de vie.   

 

Sophie Cassiers 
Responsable régionale sur Bruxelles 

 

_______________ 

Questions 

1. Qu’est-ce que cela veut dire pour moi un Dieu fidèle ? Est-ce que je peux me recevoir 
comme fils/fille bien aimé(e) du Père ? 

2. Est-ce que je suis convaincu de la présence discrète de Dieu à mes côtés sans qu’Il n’entrave 
jamais ma liberté ? 

3. Quelle est mon attitude intérieure face au mal, à la souffrance ? 

4. Quelle est ma conception de la miséricorde de Dieu ? 

5. Qu’est-ce qui entretient les images que j’ai de Dieu ?  
 


